
0 

Caroline Meriaux

Philosophie et Psychanalyse

Y-a-t-il pour le sujet contemporain une 
alternative éthique à la jouissance de l'objet ?



2 
 

Il s’opère, depuis quelques décennies, un changement radical des comportements et des 

manières, pour le sujet contemporain, de tenir dans le monde. La question qui se pose à 

ces sujets n’est plus celle d’avoir à s’inscrire dans un désir mais bien celle des possibilités 

de jouissances, d’une ouverture à tous les possibles, autrement dit une tentative 

d’annihilation de l’impossible. Il en résulte des formes cliniques de débordement de la 

jouissance allant des addictions massives (alcool, drogue, chemsex, jeux vidéo, réseaux 

sociaux, etc) à la montée du communautarisme en tout genre (féminisme, wokisme, 

mouvements radicaux) et en passant par la transsexualité et par des modes de reproduction 

délégués à la science. Le monde contemporain assiste à une clinique de l’excès au point 

qu’il n’est même plus en capacité d’éliminer ses propres déchets. En effet, le sujet 

contemporain, pris dans une jouissance sans limite de l’objet répond à présent à un nouveau 

commandement ; celui du néo-libéralisme (dérivé du discours capitaliste) à savoir un 

impératif de jouissance. De la formule de 1968 « Il est interdit d’interdire », résulte 

l’impératif d’une nouvelle civilisation : « Il est interdit de ne pas jouir », créant 

« malaise ». Ainsi, nous sommes face à des sujets gavés jusqu’à l’écœurement, voire même 

dans les cas les plus morbides, au-delà… 

Serait-ce donc là l’avènement d’un sujet qui ne manque pas ? En tout cas, cette mutation 

subjective a abouti à ce que Charles Melman, s’intéressant à « la subjectivité de son 

époque »1, appelle « La nouvelle économie psychique »2 qui pose l’existence d’un rapport 

entre le lien social et l’appareil psychique. Ainsi, la logique néo-libérale et la crise des 

idéologies ont eu, d’après Charles Melman, pour conséquence une déliquescence du Grand 

Autre et de ce fait un déclin de la fonction paternelle. Une autre question se pose alors : 

quelles en sont les incidences sur le désir du sujet contemporain ? Car, en théorie, un sujet, 

non lesté par le Nom-du-Père et qui ne manque pas ne saurait désirer… 

Pour autant, cette nouvelle économie psychique s’accompagne de souffrances et de 

manifestations symptomatologiques importantes (le signifiant « symptôme » n’étant 

effectivement pas employable chez un individu « sans désir »). Alors quelle solution le 

sujet contemporain va-t-il pouvoir mettre en place pour retrouver du lest lui permettant de 

tenir, de retrouver une certaine « gravité »3 ? Comment trouver une alternative éthique sans 

les armes du patriarcat, autrement dit, comment « renouer », au sens borroméen du terme, 

avec le manque, la perte ? 

 
1 J. LACAN, « Fonction et champ de la parole et du langage » (1953), In Ecrit, Paris, Le Seuil, 1966, p321 
2 C. MELMAN, La nouvelle économie psychique, Paris, Erès, 2009 
3 En référence à ce que Charles Melman a nommé « L’homme sans gravité » dans son ouvrage :  Lhomme sans gravité 

(2002), Paris, Denoël, 2002 



3 
 

1. Le sujet contemporain et sa jouissance sans limite : un sujet qui ne manque pas ? 

Le discours capitaliste, qui s’en remet intégralement aux lois du marché, aliène le sujet à 

sa jouissance, car, avec ce discours, pas d’impossible puisque « La main invisible du 

marché prend purement et simplement la place de Dieu comme principe ordonnateur » 4. 

Assurer la jouissance de tous est devenu la nouvelle morale, le nouveau commandement. 

Or, dans l’inconscient, quand le sujet est face à un commandement (S1), il y répond par un 

savoir (S2), c’est-à-dire sa façon de répondre. Le monde contemporain est un monde de 

profusion : il y a production d’objets de désir – objets petit a ou « lathouses ». Ainsi face à 

cette profusion d’objets, le sujet contemporain répond par une consommation à outrance… 

Plus de manque ! 

Pour Lacan, l’objet petit a, l’objet pulsionnel n’est pas seulement l’objet perdu à jamais, 

comme le pensait Freud, mais il est aussi ce qui compense cette perte. Grâce au résidu de 

cette soustraction, le sujet peut obtenir un plus de jouissance que Lacan appelle un « Plus-

de-Jouir ». Le terme « Plus-de-Jouir » constitue un des modes de présentation de l’objet 

petit a. Ce néologisme est construit par Lacan à partir de la notion de « plus-value » de 

Marx. Dans le séminaire d'un Autre à l'autre, Lacan développe l'étroite relation qu'il y a 

entre l'objet petit a et la plus-value de Marx. La plus-value est le travail non payé accompli 

par le travailleur pour le capitaliste, et c'est grâce à cette soustraction que le patron peut 

obtenir un profit. L'objet petit a, comme la plus-value, se constituent à partir d'une 

originaire spoliation. 

Aujourd’hui, le « Plus-de-Jouir » est érigé en système ; tous les secteurs de la 

consommation de masse sont concernés. De ce fait, l’objet petit a de la pulsion, objet de 

désir dans le fantasme, migre dans le champ de la réalité et s’incarne dans tous les objets 

de nos échanges. L’on peut considérer que le discours néo-libéral va à l’encontre de la perte 

de l’objet. 

Ce n’est pas sans conséquence sur la jouissance sexuelle, puisque cette dernière s’arrime 

à la jouissance phallique qui suppose le manque. Ainsi, alors que la jouissance phallique 

consistait à jouir d’un semblant, la jouissance objectale permet de considérer le pénis 

comme objet partiel au même titre que tous les autres, c’est précisément ce sur quoi Charles 

Melman alerte : « l’hédonisme actuel sur lequel nous nous permettons d’insister nous 

paraît effectivement lié à ce que la sexualité, du fait de sa trivialisation, vient maintenant 

s’inscrire dans la lignée des satisfactions possibles, au même titre que les autres. 

 
4 C. MELMAN, La nouvelle économie psychique, Paris, Erès, 2009, p120 



4 
 

Autrement dit, chez Freud, elle imposait sa hiérarchie organisatrice aux autres jouissances 

dites orificielles ou partielles qu’elle relativisait, alors qu’aujourd’hui, nous assistons à 

un phénomène d’égalisation de toutes les jouissances »5. 

 

2. Ou plutôt un sujet qui (ne) manque de « rien »… 

Selon Lacan, l’accès à l’ordre symbolique auquel se soumet tout être humain pour devenir 

un sujet se paie par une renonciation à une certaine jouissance, celle interdite par la loi de 

l’inceste ; autrement dit par une perte : celle de l’objet a, objet réel, objet cause du désir. 

L'objet a est constituant du parlêtre mais au titre de ce qui lui manque. L'objet a manque 

par la faute du langage. Ainsi, c'est le processus d'humanisation (en tant que l'être humain 

est un être parlant) qui fait chuter l'objet a. La castration symbolique s'y trouve là. C’est le 

trou laissé par la perte de l'objet a que le signifiant du phallus tente de recouvrir. En effet, 

le sujet divisé $ est un sujet qui ne pense pas son manque ; son discours s'emploie au 

comblement de cette béance. 

Ainsi, l'objet a fait effet dans la structure du langage. Cet objet perdu devient le moteur de 

la vie psychique ainsi que de la vie sociale et amoureuse. Or, dans ce monde contemporain, 

plus de langage. Celui-ci s’est muté en communication, en information, perdant tout de ses 

subtilités et de ses lois. 

 

Ainsi, la fonction du « Plus-de-Jouir » de l’objet petit a, de l’objet pulsionnel compense et 

vient en suppléance à la jouissance interdite par la loi fondamentale. Ce n’est donc pas que 

le sujet contemporain ne manque pas, auquel cas il ne serait même plus un sujet, mais bien 

qu’il (ne) manque de « rien ». Car, en effet, si un sujet était complètement comblé par 

l’objet, il disparaîtrait comme sujet puisque c’est la perte qui fait advenir le sujet ; Alors, 

puisque l’hypothèse de l’existence d’un « sujet contemporain » est posée d’emblée (dans 

la question à laquelle il nous est donné de répondre), cela sous-entend qu’il lui est encore 

possible de s’engager dans une alternative éthique, dans une nouvelle solution lui 

garantissant sa subjectivité. 

 

3. Une alternative éthique possible : « renouer » avec la perte et ne pas céder sur son 

désir 

Ne plus être esclave de l’objet, c’est renoncer à jouir de la mère.  

 
5 C. MELMAN, La nouvelle économie psychique, Paris, Erès, 2009, p143 



5 
 

Pour ne plus jouir de la mère, il y a nécessité d’introduire un « signifiant nouveau »6 

permettant de ne plus éluder la perte : c’est un travail d’élaboration d’un savoir sur un réel 

innommable. C’est mettre des signifiants sur un réel impossible à affronter, ou à supporter. 

Ainsi, on pourra faire tenir le nœud borroméen avec une solution nouvelle, un sinthome, 

qui fonctionnera comme Nom-du-Père dans la nouvelle économie psychique. C’est une 

solution pour retrouver ce qu’appelle Pierre-Christophe Cathelineau « la juste intelligence 

de la jouissance »7. 

L’alternative éthique ne peut qu’en passer par la cure psychanalytique à travers laquelle il 

s’agira d'apprendre à faire avec son manque, apprendre à faire avec un objet qui n'est plus 

là ; autrement dit « Apprendre à désirer »8, comme le suggère Gérard Amiel. 

Comment faire surgir un signifiant nouveau ? Comme cela a été dit ultérieurement, le 

langage et la parole permettent au sujet de régler son rapport au monde. Le sujet, c’est celui 

que l’analyste engage à tout dire (« à dire des bêtises »9 précise Pierre-Christophe 

Cathelineau). En effet, l'expérience analytique est une expérience parlée car le langage 

n'est pas sans effet sur le vivant. Le psychanalyste, dans le projet éthique qui est le sien, 

évite de centrer son attention sur le symptôme mais se concentre sur l'écoute de la parole 

et cela dans le but de restituer à l'analysant sa position de sujet. L'analyse ne vise pas la 

guérison mais la restitution au sujet de sa capacité d'agir. 

« Où me mène mon désir ? » C’est une question que chacun peut se poser. Source du conflit 

moral qu’une cure par la parole peur faire advenir, cet écart est celui que la dite- cure vise 

donc non pas à réduire, mais à dénouer en permettant à chacun de savoir y faire un choix 

éthique assumé… Mais le désir ne mène pas vers le bien, la tranquillité, le plaisir apaisé et 

apaisant, puisque chacun est pris dans ce paradoxe que ce qui s’oppose le plus directement 

au bonheur, c’est le désir. De fait, la proposition de Lacan de « ne pas céder sur son désir 

»10 a une conséquence tout à fait repérable, celle de ne jamais être tranquille… En effet, la 

temporalité du désir est celle du différé, de la projection. Pour autant, céder quelque chose, 

c’est donner là et maintenant. Cela implique un autre qui demande ou qui exige. Ne pas 

céder forme une sorte de limite infranchissable. C’est sans négociation. C'est alors que 

l'analysant pourra agir, se tenir dans le monde, sans céder sur son désir et donc selon sa 

propre éthique. 

 
6 J. LACAN, « Vers un signifiant nouveau », Ornicar ?, No 16-17, Lyse, 1979 
7 P.-C. CATHELINEAU, L’économie de la jouissance, Louvain-La-Neuve, EME Editions, p 161 
8 G. AMIEL, Apprendre à désirer, Louvain-La-Neuve, EME Editions, 2021 
9 Ibidem, p162 
10 J. LACAN, Séminaire VII L'Ethique de la psychanalyse (1959-1960), Paris, Seuil, 1986, séance du 6 juillet 1960 


	publi_contemprain-alt.pdf
	MERIAUX CAROLINE – MTH3 ES9.pdf



